
El origen del tejido tradicional
en la tradicional oral Matsigenka

COLECTIVO:

MODALIDAD:

RESUMEN:

REGIÓN: Cusco

Emith Timpia Semperi
Dolores Primo Primo
María Regina Nochomi Aguilar

Monografías, estudios o 
reseñas sobre patrimonio 
cultural inmaterial. 

LÍNEA 1
Iniciativas colectivas para el 

fortalecimiento de la memoria 
comunitaria

Historia y saberes tradicionales relacionados
al tejido del algodón nativo por parte
del pueblo Matsigenka.

PATRIMONIO CULTURAL INMATERIAL
APOYOS ECONÓMICOS PARA AMORTIGUAR LOS EFECTOS DE LA EMERGENCIA SANITARIA POR COVID 19, EN 
LA TRANSMISIÓN DE LAS EXPRESIONES CULTURALES INMATERIALES. DECRETO DE URGENCIA N° 058-2020. 
MECANISMOS DE AMORTIGUAMIENTO PARA MITIGAR LOS EFECTOS ECONÓMICOS EN EL SECTOR CULTURA



Es un honor para el Ministerio de Cultura compartir las investigaciones y 

creaciones de los colectivos de danzantes, músicos, cocineros tradicionales,  

artistas  tradicionales y  cultores de la medicina tradicional quienes a  través 

de sus trabajos demuestran la importancia de salvaguardar el patrimonio 

cultural inmaterial. 

El contenido de esta publicación es enteramente del colectivo que lo elaboró 

con el mismo cariño y compromiso con el que los portadores que lo integran 

danzan, cantan, cocinan, tejen o practican la medicina tradicional.

© Colectivo beneficiario 
© Ministerio de Cultura
Av. Javier Prado Este 2465, San Borja, Lima
www.cultura.gob.pe

Todos los derechos reservados. Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta publicación, por cualquier 
medio o procedimiento, extractada o modificada, sin autorización expresa de los titulares del copyright.



Elaborado por la Asociación de Mujeres Artesanas Eto Tsireri de la comunidad de Timpía, en el

Bajo Urubamba, La Convención - Cusco



Equipo:

Colectivo Eto Tsireri

Emith Timpia semperi
Maria Regina Nochomi Aguilar
Dolores Semperi Borja
Dolores Primo Primo
Nayda Sara Florez Saringabeni
Ysabel Timpia Semperi

Equipo técnico

Gabriel Matamala: Ilustraciones

Cardenas Palacios Cynthia Giovana: Antropóloga

De la cruz Tinco Anabel luz: Diseñadora de indumentaria

Arianna Colfer Martinez: Digitalización de las ilustraciones.



Canto dedicado a Eto Tsireri

Yo vengo del cerro

cruzando montañas, cruzando el río Timpía

para ver a Eto Tsireri, que me enseñe a hacer con iconografía.

Los telares son hermosos y de hilado fino.

Iconografías, huellas de sachava, panel de abeja, pecho de

pajarito.

Hice tinte con barro color negro y el potsotaroki que es el color

marrón también.

Hice el hilo para después hacerlo telar.

Hice el diseño pinta de majaz y huella de sachavaca que es

hermoso también.

Vamos compañeras a celebrar de las iconografías que sabemos

hacer y los tejidos que sabemos hacer como cushmash y coronas.

Los tintes naturales es nuestro conocimiento, de nuestros

antepasados lo llevados a nuestros a corazones.

Los telares son hermosos y de hilado fino y lo llevamos con

orgullo.

Emith Timpia



AGRADECIMIENTOS

A la Dirección de Patrimonio Inmaterial del Ministerio de Cultura por el incentivo económico

para la elaboración de esta monografía. A las compañeras de la Asociación de Artesanas Eto

Tsireri, a las sabias matsigenka que viven en nuestra comunidad por compartir con nosotras sus

historias y saberes en el arte del telar, sin sus testimonios este trabajo no hubiera sido posible.

Especialmente a la señora Dolores Primo, Rosa Primo, Dolores Semperi, Nayda Flores, Isabel

Timpie y Rosa Chukuin, así como a Gabriel Matalama por apoyarnos con los dibujos.



INDICE

Introducción

Primera parte: Nuestra comunidad Timpía

1.1 Conociendo un poco de la historia de Timpía

1.2 La comunidad en estos días

1.3 El colectivo Eto Tsireri

Segunda parte: Cuando las mujeres matsigenka aprendieron a hilar y tejer

2.1 La primera menstruación y su relación con el tejido

2.2 Aprendiendo-hacer el arte textil Matsigenka

2.3 Nuestros algodones, tintes y pigmentos naturales

2.4 Los diseños

2.5 Técnicas de tejido

2.6 Diseños tradicionales

2.7 Diseños contemporáneos con tejido matsigenka

2.8 Anexo-Moda

Bibliografía



INTRODUCCIÓN

El tejido es una de las expresiones artísticas más importantes del pueblo matsigenka. Desde

pequeñas, las mujeres aprendemos-haciendo con nuestras madres, abuelas y tías los

conocimientos relacionados al algodón y al telar. Nuestro trabajo se distingue por el uso de

algodón nativo y tintes naturales, así como por la variedad de piezas confeccionadas y los diseños

iconográficos. Cada una de las piezas es única, en ellas reproducimos grafismo que forman parte

de los diseños tradicionales, a la vez que vamos creando nuevos patrones. Por otro lado, a través

de la experimentación, las artesanas mayores están creando nuevos tintes naturales.

El pueblo matsigenka, que en nuestra lengua quiere decir gente, está asentado en las márgenes y

afluentes del río Urubamba, en el departamento de Cusco, y en el río Madre de Dios, en el

departamento de Madre de Dios. La comunidad de Timpía se encuentra ubicada en el río Bajo

Urubamba. El Bajo Urubamba comienza en el Pongo Mainique hasta su desembocadura en el río

Ucayali. El Pongo de Mainique es un lugar importante para nosotros, ahí van a descansar las

almas de las personas cuando mueren y están también atrapadas las enfermedades; como el

sarampión. Por ese motivo, los mayores se oponen a que toquen el pongo tienen miedo que salgan

las enfermedades y los matsigenka mueran, como paso en otros tiempos.

Imagen 1: Mapa del pueblo Matsigenka.

Fuente Ministerio de Cultura

La textileria ocupa una posición importante en las dinámicas de la comunidad. Las matsigenka

aprendimos a hilar y conocimos los diseños de la araña Eto y la araña Tsireri. Antiguamente, la



ropa, los objetos y las cosas que usábamos eran confeccionados por las mujeres. Actualmente,

debido a los cambios en la comunidad, provocados por la colonización de nuestro territorio y el

mayor contacto con los colonos y mestizos, muchos de los objetos de uso cotidiano son

comprados. Sin embargo, aún continuamos sembrando algodón, hilando y tejiendo, transmitiendo

así a las generaciones más jóvenes el arte del telar y renovándolo en cada creación personal. Por

más que en los diseños se reproducen las mismas iconografías, ninguna pieza es igual a la otra

pues cada tejedora le imprime su sello personal.

De acuerdo al tipo de diseño los tejidos se dividen en dos clases: diseños simples cuyos patrones

son rayas horizontales o verticales y diseños con iconografías complejas. Las iconografías son

representaciones de animales como la serpiente, la sachavaca, variedades de gusanos, pajaritos,

entre otros. En los últimos años, además de tejer piezas tradicionales como bolsas, cargadores de

bebe y cushmash, estamos confeccionando piezas de indumentarias modernas, tales como: faldas,

blusas, carteras, mochilas y caminos. Incluso hay mujeres que están experimentando con tintes

naturales, incrementado así la paleta de colores de nuestros productos. Los tejidos que producimos

son para nuestro uso personal y principalmente para la venta, generando de esta manera ingresos

económicos que permite contribuir con la manutención familiar y tener cierta autonomía.

Con la finalidad de incrementar las ventas y mejorar la calidad de las piezas tejidas creamos la

Asociación de Mujeres Artesanas Eto Tsireri. Desde el año 2015, a través de la asociación se han

realizado capacitaciones a cargo de las sabias artesanas y de especialistas en esta área, esto está

posibilitando que experimentemos con diferentes formatos, modelos y soportes de diseños.

Asimismo, hemos conseguido materiales, insumos y equipos para aumentar el volumen de nuestra

producción y perfeccionar el acabado de las piezas. Con la exposición y venta de nuestros diseños

textiles estamos contribuyendo a que los tejidos matsigenka sean cada vez más conocidos en los

diferentes mercados. En este contexto, Timpía se está convirtiendo en uno de los principales

centros de producción de tejidos con algodón nativo en el Bajo Urubamba. Aunque por la

ubicación geográfica de la comunidad y el difícil acceso resulta complicado la comercialización

permanente de nuestros productos, estamos construyendo una ruta de venta más fluida.

Por otro lado, para nosotras como asociación es importante que los diseños, las iconografías y el

arte del telar matsigenka sea valorado y reconocido dentro y fuera de la comunidad. Si bien

venimos participando en ferias y eventos en el distrito, la provincia, la región, Lima y el

extranjero, creemos que no solamente deben conocerse nuestras piezas sino también todo el

conocimiento femenino relacionado al hacer tejido. Es fundamental que se registren y

sistematicen las técnicas, materiales, diseños, iconografías, procesos de transmisión y mitos

relacionados al tejido matsigenka. En ese sentido, esta monografía constituye un primer paso para

dar a conocer y difundir estos saberes.



La presente monografía ha sido elaborada por la Asociación Eto Tsireri. Las socias a lo largo del

desarrollo del estudio cumplieron diferentes papeles. Las maestras tejedoras y sabias de la

comunidad compartieron sus conocimientos, experiencias y procesos del tejido con las mujeres

más jóvenes, quienes se encargaron de recopilar y organizar toda la información. Paralelamente

se registro en video y fotos del proceso del tejido, el cual inicia en la siembra del algodón nativo

y culmina en la confección de la pieza. Estas imágenes han sido incluidas en esta monografía para

ilustrar todo el proceso, así como para mostrar las diferentes piezas, materiales, diseños,

iconografías y soportes.

El documento está dividido en tres secciones. En la primera sección se presenta información sobre

la comunidad, la asociación y el mito de la araña Eto y la araña Tsireri. En la segunda sección se

abordan las principales características del hilado y el tejido, las formas de transmisión de este arte

milenar y las técnicas de tejido. La última sección se refiere a los diseños, soportes de tejido

tradicionales y contemporáneos, así como las iniciativas para la revitalización y trasmisión del

arte del tejido.



PRIMERA PARTE: NUESTRA COMUNIDAD TIMPÍA

1.1 Conociendo un poco de la historia de la Timpía

Nuestra comunidad le debe su nombre a la palabra matsigenka Tampia (viento) que hace

referencia al viento que sopla fuerte, al viento que viene y va cerca de donde el río Timpía se

junta con el río Urubamba y el río Shihuaniro. Cuando los padres dominicos decidieron

establecerse aquí, por ser un punto estratégico entre las misiones de Sepahua y Koribeni,

nombraron a la Misión San Pedro Mártir de Timpía. Aunque Timpía no existe en nuestra

lengua ese es el nombre que tiene nuestra comunidad.

Imagen 2: Unión del río Timpía, Urubamba y Shihuaniro

En el Bajo Urubamba, en la época de nuestros abuelos y abuelas se habían establecido por

toda la cuenca los varones del caucho y los patrones de las haciendas. Entre finales del siglo

XIX y mediados del siglo XX, en toda la cuenca el secuestro y la venta de matsigenka para

trabajar en la extracción de látex o en los latifundios fue una práctica bastante frecuente. Para

evitar ser capturados, los matsigenka huyeron, se dispersaron y se internaron bosque adentro.

Sin embargo, muchos de nuestros antepasados cayeron en las manos de estas redes de venta

personas y fueron traídos de otros lugares a trabajar como esclavos en estas empresas.

Así era la vida en esos tiempos, por eso los padres dominicos, que se habían establecido en

el Bajo Urubamba a inicios del siglo XX para educar y evangelizar a los indígenas, asumieron

la tarea de rescatar a las personas que eran vendidas. Los hombres, mujeres y niños rescatados



fueron a vivir a la Misión de Sepahua. En 1953 los padres crearon oficialmente la Misión de

Timpia, por ello trasladaron desde Sepahua a algunas familias para vivir en la nueva misión.

Durante muchos años la vida en la comunidad giró en torno a las actividades de los padres

dominicos, quienes establecieron la primera escuela, instalaron un internado, el puesto de

salud, proyectos de ganadería y apoyaron con la electrificación. Además, promovieron el

turismo y la capacitación técnica de las mujeres en el CEO Artesanal San Rosa – Centro de

promoción de la mujer-, donde varias de las actuales artesanas aprendieron corte y

confección.

Imagen 3: Iglesia de Timpía donde se inició la comunidad

Conforme pasaban los años las familias en la comunidad fueron aumentando y para estar

mejor organizados se eligieron autoridades comunales. Las autoridades con ayuda de los

padres y la ONG CEDIA, consiguieron que en el año 1974 el Estado nos otorgue nuestro

titulo comunal (R.D 348-95-DRA-RI). Así Timpía se convirtió en la primera comunidad en

titularse oficialmente en el Bajo Urubamba. Tener un título sirvió para que defendamos

nuestro territorio de las invasiones colonas.

A finales de los años ochenta empezaron a llegar los primeros colonos de la sierra. Si bien, al

comienzo la convivencia con los dueños de las parcelas fue tranquila, con el tiempo hubo

problemas porque querían adueñarse de nuestro territorio e imponer su voluntad. Por este

motivo, en las comunidades del Bajo Urubamba se prohibió el ingreso de colonos y se creó

en el año 1988 Consejo Matsigenka del Río Urubamba (COMARU). El COMARU tiene

como finalidad proteger los derechos territoriales y colectivos de los Matsigenka del Bajo y

Alto Urubamba. Actualmente, COMARU representa a 34 comunidades y es una federación



de base de la Asociación Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana (AIDESEP). Así bien

organizados detuvimos las invasiones colonas y defendimos nuestro territorio.

Imagen 4: Mujeres participando en un taller de COMARU en Timpía

A partir del año 2004, con la aprobación del Proyecto de Camisea se inició la explotación de

gas y petróleo a gran escala. Actualmente en el Bajo Urubamba funcionan el Lote 56, el Lote

88, el Lote 57 y el Lote 58, cuya área de influencia comprende a Timpía. Debido a la

instalación de las compañias y el desarrollo de actividades extractivas muchas cosas han

cambiado en la comunidad. La vida tranquila que llevabamos se vió alterada, aprendimos a

negociar con las empresas para recibir compensaciones economicas y proyectos productivos,

los varones empezaron a trabajar y dejar de lado sus actividades. Así con el ingreso del dinero

se incrementó el consumo de cerveza, el abandono de los hijos, la violencia doméstica y se

empezó a incumplir las normas comunales.

Ante a esta situación, como comunidad decidimos imponer sanciones para mejorar las

dinámicas comunales, por ello, en Timpía vivimos relativamente tranquilos. Cuando surge un

problema buscamos una solución, intentamos que se respete la estructura organizativa y se

cumplan los acuerdos y reglamento. Aunque las cosas no son como antes y dependemos de

los ingresos económicos, esto no significa que hayamos dejado de ser Matsigenka ni perdido

nuestros conocimientos.



1.2 La comunidad en estos días

Actualmente en Timpía vivimos 1025 habitantes. Como la comunidad ha crecido bastante

para estar mejor organizados se han creado 8 barrios: Nueva generación, San Martín, Aguas

Termales, Nuevo Amanecer, Santa Rosa, Paysandu, Aviación y San Juan. Además del anexo

Tsomontoni (Alto Timpía), donde viven los Nanti. Los presidentes de cada barrio coordinan

con la junta directiva para el desarrollado de las actividades y faenas comunales.

En la comunidad, el máximo órgano de decisión es la asamblea comunal. En este espacio se

toman los acuerdos, se establecen las normas y cada dos años elegimos a las autoridades

comunales; junta directiva, teniente gobernador, miembros de los comités y ronda comunal.

Hemos creado los comités para apoyar a la junta directiva en las gestiones y actividades

relacionadas con las instituciones públicas. Algunos comités que están activos son:

Asociación de Padres de Familia (APAFA), electrificación, saneamiento, deportes, club de

madres, vaso de leche, fiscalización, comité de alimentación escolar (CAE) y la asociación

de artesanía Eto Tsireri.

La comunidad tiene luz eléctrica de la planta Malvinas, telefonía celular, Internet satelital, un

puesto de salud, una institución educativa inicial, una escuela primaria y un colegio

secundario. Actualmente, la Municipalidad de Megantoni está construyendo un mini hospital

y el local de la institución educativa inicial, y esta desarrollando el proyecto de piscigranja,

cacao, crianza de aves menores y reforestación. En estos proyectos trabajan colonos, varones

matsigenka, y algunas mujeres como cocineras, promotoras sociales o almaceneras. Como

estas obras implican actividades permanentes, con el permiso de la comunidad, la

municipalidad a instalado campamentos para los residentes y obreros colonos. Pese a que los

trabajadores tienen prohibido mantener relaciones con las mujeres, existen casos de

embarazos y emparejamientos, así como quejas sobre su comportamiento.

La subsistencia de la población se basa en la pesca, la caza, la agricultura, la recolección y

los ingresos económicos que generamos con la venta de productos o trabajos pagados. Con

nuestras actividades y trabajos, varones y mujeres contribuimos a la manutención de nuestras

familias. Si bien, antes la subsistencia dependia exclusivamente de nuestras actividades y aún

continuamos cultivando alimentos como plátano, yuca, camote, maíz y algunas plantas

medicinales, los varones cada vez cazan y pescan menos. En ese contexto, los proyectos

productivos de la municipalidad son una alternativa pues de cierta manera nos permite tener

pescado y pollo, así como generar ingresos económicos con la venta de este producto.

El día a día en la comunidad no es algo rutinario, simple o aburrido. Por el contrario, en el

cuidado de los hijos, el trabajo en la chacra y la casa, las visitas, los encuentros o las reuniones



para hacer artesanía, las mujeres compartimos, intercambiamos conocimientos e información

sobre nosotras y sobre la vida en la comunidad.

1.3 El colectivo Eto Tsireri

En la comunidad, la mayoría de las mujeres confecciona biojoyeria con mostacillas y

semillas, cestería y tejido con algodón nativo. En la biojoyeria y el tejido plasmamos los

diseños y las iconografías matsigenka, así como nuevos modelos y grafismos que aprendemos

o inventamos de manera independiente cada una de las mujeres. En las chacras se siembra el

algodón para preparar los hilos con los que posteriormente elaboraremos nuestros tejidos.

Imagen 5: Mujer preparando hilo de algodón

Desde pequeñas, nuestras abuelitas y madres nos incentivan y enseñan a hacer tejidos.

Primero observamos como ellas hacen sus tejidos, mientras vamos aprendiendo a preparar

algodón para convertirlo en hilo y luego confeccionamos piezas de tamaño pequeño como;

cintas o bolsos. Conforme conocemos mejor los puntos y malogramos menos el tejido,

podemos confeccionar piezas con iconografías más complejas y de mayor tamaño como:

cushmash, bolsos para transportar objetos, tapetes o cargadores de bebes.



Imagen 6: Mujer enseñando a sus nietas a elaborar biojoyeria

Por lo general, las mujeres hacemos nuestros tejidos solas pero a veces nos reunimos con

otras mujeres para consultarles algunas cosas que no conocemos. En la comunidad, hay

maestras artesanas que conocen y manejan las técnicas referentes al tejido, ellas en el año

2015 al ver que las mujeres trabajaban cada una por su lado pero se visitaban para hacer

artesanías, pensaron que sería bueno organizarnos en grupo para trabajar colectivamente y

generar ingresos economicos para los gastos en nuestras casas. Así fue que decidimos crear

la Asociación de Mujeres Artesanas Eto Tsireri.

Imagen 7: Logo de la Asociación e Imagen 8: Algunas socias



La Asociación Eto Tsireri cuenta con 23 socias. Esta inscrita en Registros Públicos y en el

Registro Nacional de Artesanos. Decidimos ponerle el nombre de Eto Tsireri, por las arañas

que enseñaron a los Matsigenka a preparar hilos de algodón y los diseños. Como nosotras

somos mujeres tejedoras pensamos que ese nombre representa bien lo que hacemos. A

continuación, compartimos el cuento de estas dos arañas, que en el tiempo de nuestros abuelos

podían convertirse en gente, por eso enseñaron a las Matsigenka el arte del telar. La historia

dice así:

Versión 1: Relato de Emith Timpía

Ese cuento trata de una mujer, cuando le ha venido su primera menstruación,

como una costumbre machiguenga siempre la encierran a la niña. Tanto le

exigían hacer lo que es el hilado y le sacaba ampolla en las manos, y la visitó la

araña Eto, que era gente en ese tiempo, y que la podía ayudar para que saque

más rápido el hilo grande. Ahí le ha enseñado y se ha sacado el algodón de su

ombligo. Ese algodón la jovén le entregaba a su mamás, hasta que la han

descubierto y su mamá le empieza a decir; ¿por qué rápido saca el hilado?, está

sacando millones. Se sorprendían y cuando le descubrieron que había sido la

araña, le han reñido y de ahí desapareció la araña.

Versión 2: Relato de Rosa Chukuin.

Antiguamente Tsireri era como una persona. Había un hombre que cuando se

iba a cazar se encontraba con esa mujer y su mamá sospechaba y le había dicho

a su hijo; si te has encontrada con mi nuera mejor traila para que este en la casa

y para que me ayude. De tanto insistir su hijo le presento a su mamá a la mujer.

La mamá le dijo; como has venido, vas a empezar a hilar, a hacerme nueva

cushma para yo ponerme. Lindas cushmash hacía esa mujer con sus diseños bien

bonitos. Pasando un tiempo, la mujer estaba cansada y dejo de hacer las cosas

y la mamá le ha reñido fuerte a su nuera. La mamá le dijo a su hijo hazme un

palito para hacerme mi telar y su hijo le hizo un palito bien chiquitito y le ha

hecho convertir como una muñeca. Tsireri era una persona, y esa muñeca lo ha

tenido como si fuera su hijo, le hamaqueaba, le cuidaba y de ahí hubo un

momento que su suegra se ha ido a traer maíz para que haga chicha. En el

transcurso de eso sin darse cuenta le cayó una gota de agua caliente al palo que

era un niño y empezó a llorar. Como lloraba la nuera se ha amargado, lo cargo

a su bebé y se fue lejos. En el camino se encontró con su marido y le dijo tu mamá

es mala le ha quemado a mi hijo y nunca voy a regresar. El hombre en un

descuido se volteo y su mujer desapareció y nunca más le volvió a ver.



Como asociación estamos buscando que las mujeres más jóvenes se interesen por aprender

los diseños y el tejido para que nuestro conocimiento siga vivo y no se pierda. En la

comunidad tenemos un local, donde nos reunimos 2 veces por semana para elaborar las

piezas, intercambiar nuestros conocimientos y a veces recibimos capacitación. Las

capacitaciones que hemos recibido en corte y confección, patronaje, elaboración de moldes

nos está permtiendo crear nuevas piezas y modelos, así como mejorar en los acabados. Ahora

confeccionamos cushmash, bolsas, grandes para cargar objetos, tsagi, cintas, faldas, blusas,

caminos, bolsas, mochilas, cargadores de bebes, neceseres, entre otras piezas que estamos

aprendiendo a diseñar.

Uno de los objetivos que tenemos como asociación es que el algodón nativo no se pierda, por

eso la comunidad nos ha cedido una espacio para tener una chacra solo para la siembra y el

cultivo de algodón. Con lo que se produce en la chacra estamos sacando nuestro propio

algodón para que la asociación pueda tener su propio algodón. Así estamos rescatando las

semillas, actualmente contamos con 4 variedades de algódón nativo pero nos gustaría

recuperar más colores. Como asociación queremos crecer más y que las piezas tradicionales

y contemporaneas que producimos se conozcan en diferente lugares. Estamos buscando

diferentes mercados donde vender los productos directamente, ya que los intermediarios a

veces no quieren pagar el valor de nuestras piezas.

Para nosotras las iconografias y el tejido matsigenka es una expresión artistica muy relevante

que debe ser reconocida. Nos gustaría que con el tiempo se pueda patrimonializar el tejido

matsigenka y que las sabias artesanas sean reconocidas oficialmente para que puedan enseñar

en las escuelas sus saberes y compartir en otros espacios este arte tan valioso.

Imagen 9: Productos derivados del algodón



SEGUNDA PARTE: CUANDO LAS MUJERES MATSIGENKA APRENDIERON A

HILAR Y TEJER

2.1 La primera menstruación y su relación con el tejido

Tradicionalmente cuando una jovencita por primera vez tiene su regla es encerreda para

preparar su cuerpo para la vida adulta. Hoy en día algunas familias ya no practican este rito

porque la joven no quiere ser encerrada o asiste al colegio. Antiguamente, la familia construía

una cabaña cerca de la casa para que la joven permanezca entre 1 a 3 meses, ahora el encierro

es dentro de la misma vivienda y dura de 1 semana a 15 días pues los padres no quieren que

sus hijas falten al colegio. Durante el encierro, la joven es cuidada por su madre o abuela que

se encarga de hacerla dietar, llevarle su comida, aconsejarla y darle algodón para hilar.

Al inicio y al final de la reclusión, la jovencita es bañada con agua tibia y plantas para que su

cuerpo sea fuerte. Adicionalmente a la joven se le corta el cabello chiquito para que pueda

crecerle un nuevo cabello fuerte y bonito. Cuando sale del encierro la joven cubre su cabeza

con un pañuelo blanco para que su cabello crezca más rápido y las personas sepan que ha

visto su primera regla. A lo largo del ritual, la joven permanece sentada con las piernas juntas

para que no sangre mucho, tiene prohibido conversar con varones, ver la luna porque sino le

saldrán manchas en su rostro y comer ciertos alimentos que pueden dañar su cuerpo en el

futuro. Solo puede comer yuca sancochada sin sal, pescado sin dientes y masato fresco. Los

alimentos que no puede comer son:



- dulces y sal para prevenir que se le caigan rápido sus dientes.

- Comida empacada para evitar las hemorragias futuras.

- Pescados con dientes porque sino tendrá abudante sangrado en su menstruación.

- Gallina porque influye en su comportamiento sexual.

- Ají para que no sea renegona.

- Agua porque debilita su cuerpo.

Una actividad importante que la joven debe aprender en el encierro es el hilado. Por lo

general, ella se levanta en la madrugada toma un baño para que no envejezca rápido y tenga

una mayor producción de ovillos. Hasta el mediodía se dedica a preparar el hilo, pues según

nuestra tradición si se hila en la tarde la mujer se volverá lenta y no podrá producir abundantes

hilos. Este rito es muy importante en la vida de las mujeres y en al arte del tejido.

Imagen 10: Joven durante el ritual de la menarquía



2.2 Aprendiendo-hacer el arte textil Matsigenka

El conocimiento relacionado al textil es transmitido por las madres y abuelas a sus hijas.

Desde pequeñas vamos con ellas a la chacra para sembrar, cultivar y cosechar algodón que

luego tranforman en hilos de diferentes colores para confeccionar piezas de diseño en sus

telares. Mientras aprendemos a hacer el urdido, con la ayuda de nuestras madres empezamos

a elaborar objetos pequeños sin diseños, a preparar el telar y manejar las técnicas para

confecionar independientemente más adelante piezas de mayor tamaño y complejidad.

Aprender a hacer telar toma bastante tiempo. Al principio malogramos las piezas que

producimos porque colocamos mal los hilos o tejemos los puntos de forma equivocada, pero

al seguir intentando, observando el trabajo de otras mujeres y escuchando los consejos

conseguimos elaborar de forma correcta los textiles. Incluso para mejorar las hábilidades

relacionadas al tejido, algunas madres curan con plantas las manos de sus hijas para que

puedan ser más hábiles y fuertes. A veces las manos son curadas al amanecer con semillas de

algodón que han sido pasadas por el fuego.

Si bien las mujeres hacemos nuestros telares de manera independiente, tambien es común que

nos juntamos con otras mujeres para tejer juntas. Mientras tejemos conversamos e

intercambiamos opiniones sobre diferentes temas, nos ayudamos cuando tenemos una

dicultad con el diseño o el telar. Las mujeres mayores que tienen más experiencia y

conocimiento enseñan y aconsejan a las más jóvenes. Con sus consejos, nos recuerdan la

importancia de mantener vivo el telar pues si ellas mueren y nosotras no aprendemos el telar

desaparecera. Por ello es vital que desde niñas aprendamos los diseños textiles para que

cuando lleguemos a la vida adulta seamos buenas tejedoras.

En la comunidad tenemos maestras tejedoras que están creando nuevos diseños, soportes,

formatos y experimentando con plantas y cortezas para obtener nuevos pigmentos naturales.

Tenemos a la señora Rufina Semperi, Sara Flores, Maritsa Achigeri, Irma Nochomi, Nora

Semperi, Dora Malca, Lidia Yobeni, Delicia Ninasho, Regina Nochomi, Dolores Primo,

Dolores Semperi, Guadalupe Flores, Ysabel Timpía y Nayda Flores. Ellas son un referente

para las mujeres más jóvenes ya que con sus conocimientos, trabajos y creaciones nos

motivan a seguir haciendo textiles, a reproducir los diseños tradicionales pero especialmente

a continuar experimentando para crear nuevos diseños y tintes naturales.

En los últimos años, en la comunidad la Asociación Eto Tsireri se ha convertido en un espacio

en el cual las mujeres podemos seguir perfeccionando la producción de textiles. En el local

nos reunimos dos veces por semana a trabajar en grupo y aprovechamos para que las maestras

tejedoras nos compartan sus conocimientos y así podamos mejorar la producción de las piezas

y objetos que vendemos.



Imagen 11: Mujer enseñado a hacer diseño

Imagen 12: Mujeres haciendo telar juntas



2.3 Nuestros algodones, tintes y pigmentos naturales

Las mujeres son las responsables de sembrar, cultivar y cosechar el algodón después que los

varones han abierto y preparado la chacra. Cuando se siembra el algodón casi siempre la semilla

se coloca con el ojito que tiene hacía arriba para que crezca con facilidad. Sin embargo, hay un

secreto, si siembras la semilla al revés, con el ojito hacía abajo puedes obtener una variación en

el color del algodón. Una vez que obtienes está variación en el color guardamos la semilla para

volverla a sembrar y así aumentar la gama de colores de algodón natural que tenemos. Para tener

una buena producción de algodón es importante tener cuidado al momento de sembrar las

semillas. Algunas señoras prefieren sembrar de noche y en luna llena para que la planta de buenos

copos, crezcan sanas y el hilado sea fino.

Al momento de hacer el sembrío también es importante dietar por 3 días alimentos como miel,

camarones y cangrejos para evitar que la planta se marchite. Además, hay que proteger al algodón

para evitar que sea cutipada por algún animal. En nuestro idioma hay un animalito que se llama

kamato, si el kamato se tira una flatulencia cerca de la planta hace que se vuelva amarilla. Algo

similar sucede con el chinche, con su flatulencia vuelve a la planta amarilla y hace que las hojas

se carcoman.

Tipos de algodón.

Actualmente tenemos 4 tipos de algodón: color blanco, pardo, marrón y beige.



Cosecha y preparación del hilo de algodón.

El algodón se siembra dos veces al año y después de 6 meses ya está listo para su cosecha. El

algodón se cosecha tempranito o en la tarde, antes de que queme el sol o cuando el solo está bajito,

así podemos extraer el algodón bien limpio y sin pelusas. Si cosechamos al mediodía el algodón

saldrá sucio, lo cual dificulta y demora el proceso del hilado. Al momento de sacar el algodón

hay que tener cuidado para que la planta no se rompa y mirar con atención el color para

clasificarlos.

Antes de iniciar la preparación del hilo estos son clasificados por colores y colocados en una

estera, tseoki (bolso donde se carga yuca) o costal al sol para que se sequen. En caso el algodón

tenga pelusas debe sacudirse hasta que quede bien limpio. Una vez que el algodón está limpio, se

procede a sacar las semillas, aquellas semillas que aún tienen buen tamaño y apariencia se guardan

para volver a sembrarlas.



Instrumentos para preparar hilo de algodón

- Palo de piajuyo.

- Cabeza de barro.

- Pate.

- Algodón nativo.

- Ceniza

Proceso de hilado de algodón

El algodón se coloca encima de una manta, estera

o costal. Con un palo de aguaje, la mujer empieza

a chancarlo por todas partes hasta que quede plano,

después lo amasa hasta formar una especie de

culebra con el algodón. Si el algodón no ha sido

bien machacado y esta bien plano, el hilo saldrá

grueso y no fino como debería estar.

Con los dedos comienza a desenredar las víboras

de algodón y vas sacando con una mano un hilito,

mientras que con la otra mano este hilo va siendo

enrollado en el palo de pijuayo que gira porque está

incrustado en la cabeza de barro que ha sido

colocado en el pate con ceniza. Este proceso se

continua hasta que se forma una especie de madeja con el hilo alrededor del palo y vuelves a

comenzar de nuevo. Como se han preparado varias viboritas de algodón para hilar, se acaba uno

y se continúa con el siguiente hasta terminar todo el algodón.



Durante el proceso de hilado es importante amuerocar el hilo para que este fuerte y no se rompa

al momento de hacer el telar. Cuando no se hace este proceso el hilo es débil por lo que se rompe

a cada rato. La mujer coloca en el medio de sus dos manos el palito y da como una especie de

palmada, producto de esa acción el hilo con el palito se va hacía arriba y esa acción hace que el

hilo sea fuerte y resistente.



Pigmentos naturales

En el tejido de las piezas es importante contar con una gama de colores variados. A parte de los

4 colores de algodón natural, los hilos son teñidos con colores extraídos de plantas. Con el tiempo,

nuestra paleta de colores está aumentado, pues hay señoras en la comunidad que están

encontrando nuevos colores. Actualmente, teñimos los hilos con los siguientes pigmentos

naturales:

- De la raíz tiripi obtenemos el color negro.

- De la corteza potsotaroki sacamos el color marrón.

- Del guisante obtenemos el color amarillo.

- Del sachaachiote sale el color amarillo.

- Del tsinitiki sale el color rosado.

- Del achiote obtenemos el color rojo.

- Del yonkero sacamos el morado bajito.

Para teñir el hilo con el color que se quiere usar primero se hierve el agua. Posteriormente se

coloca la hoja, raíz, flor, guayo o corteza bien machacado o rayado que se va utilizar, y se deja

reposar. Una vez que ha reposado la planta, se incorpora el hilo, se pasa el barro y se cocina.

Después que ha hervido, procedemos a lavar los hilos para luego secarlos. Los hilos se colocan

bajo el sol, esto permite que el color se fije.



Proceso de teñido con pigmentos naturales



2.4 Los diseños

Las iconografias que reproducimos en los textiles son representaciones de los animales, de la

naturaleza y de la vida de los Matsigenka en los diferentes tiempos de nuestra historia. Los

primeros diseños fueron enseñados a los Matsigenka por Eto, asi aprendimos las siguientes

iconografias: Matsonsori (otorongo), Igontiaki pakitsa (huella del águila), Iguiti kemari

(huella de sachavaca), Omantsare eto (tela de araña). Con el tiempo, empezaron a aparecer

otras iconografías que hacen parte de nuestro acervo, como kiniri (palmera que crece en la

cabecera de los ríos), erigari (tipo de gusano), shigempiri (tipo de gusano), shigopa (tipo de

gusano), shigentini (libélula), kompero (huella de este pájaro), escama de shushupe, entre

otros. Las iconografias no son simplemente representaciones de figuras o formas, por el

contrario cuentan una historia, convirtiendose así en una forma de expresión estética vital.

Incluso los colores que utilizamos representan caminos, formas y trayectorias.

Hoy en día algunas señoras continuan creando sus propias iconografias que representan las

formas y las vivencias de la vida en la comunidad. En nuestras creaciones combinamos la

tradición con la vida contemporanea. Al momento que reproducimos, creamos y enseñamos

a hacer diseños e iconografias, las mujeres estamos transmitiendo nuestros conocimientos y

los conocimientos de nuestros antepasado a nuestras hijas. Un conocimiento que está en

movimiento, es dinámico y entrelaza afectos, pensamientos, identidad y memoria. A

continuación ilustramos algunos de nuestros principales diseños.

Garra de Gavilán



Encuentro de mujer con tigre

Huella de sachavaca



Panal de abeja

Escama de Shushupe



Araña

Erigari



2.5 Técnicas de tejido.

El tejido dependiendo del diseño y del tamaño puede tomar como mínimo un mes para su

elaboración. El proceso inicia con la preparación del telar de cintura, donde se colocan y se

fijan los hilos en función a la iconografía y pieza a confeccionar. Diariamente la mujer dedica

un par de horas a este trabajo, el cual alterna con otras funciones que tiene dentro de su

familiar y en la comunidad.

El telar de cintura

Para tejer en telar de cintura primero se preparan los materiales. En el piso se colocan 4 palos,

dependiendo del tamaño de la pieza a confeccionar se calcula la distancia en el piso y se coloca a

la punta de cada extremo cada uno de los palos. Por esos palos se van pasando el o los hilos,

combinando así los colores que usará en el diseño y dejando bien templado los hilos. El telar tiene

que estar bien templado para que la pieza pueda ser bien elaborada. Después de haber colocado

todos los hilos, se sacan los palos de apoyo y se coloca otro palo para estirarlo. En ese momento

se marca en el medio y se asegura bien el telar para que no se mueva. Una vez que está bien

asegurado se comienza a tejer los diseños iconográficos.



Proceso de elaboración del telar de cintura.

Palos usados en la preparación del telar.                                  Telar en proceso

Avance de tejido



Para formar los diseños  las tejedoras seleccionan previamente los colores  de los hilos que

utilizarán para formar la iconografía o iconografías que quieren representar. Los hilos son

colocados y combinados en función de la iconografía, después de armar bien el telar y colocar

los hilos en su lugar, la mujer los va entrecruzando, separando y conforme avanza la

iconografía comieza a tomar forma la pieza que se está confeccionado.



En el proceso, la mujer cuida que los bordes no sean rectos para que al finalizar la pieza pueda

tener una forma más dinámica. Del mismo modo, tiene que tener cuidado con los puntos,

matarlos y evitar tejerlos mal para que el dibujo pensando sea plasmado en la pieza.

Terminado el tejido se procede a coser y darle forma al producto deseado. Puede ser una

cushmash, una falda, un camino, etc.

Actualmente trabajamos con 3 formas de tejidos: tejido de un solo lado o una sola línea, tejido

circular o redondeado y tejido doblado, corto pero en zigzag. Dependiendo de la complejidad

de las piezas estas pueden tomar más tiempo. Hay tejidos de figuras simples como escama de

pescado, gusano, shigopa, erigari, poshenkari, entre otras que toman menos tiempo, y tejidos

con figuras complejas uñas de gavilán, huellas de tigre, ojos de otorongo, entre otras que

pueden demorar meses en su confección.

2.6 Piezas tradicionales

Tradicionalmente las mujeres matsigenka confeccionan cushmash, bolsos de diferentes

tamaños, cargadores de bebes, mantas y cintas para su uso personal, el de su familia y para la

venta interna.

Diferentes piezas tradicionales



2.7 Piezas contemporáneos con tejido matsigenka.

Actualmente estamos elaborando piezas como bolsos, carteras, faldas, vestidos, blusas, caminos,

entre otros.



Falda



2.8 Moda-Anexo- Anabel de la Cruz.

DISEÑOS CONTEMPORÁNEOS CON TEJIDO MATSIGENKA

La moda con identidad
Hablar de la moda con identidad, es ir más allá de los trazos, cortes y formas que le

podemos dar a una tela, pues en realidad estamos haciendo referencia a una especie de

extensión de nuestra piel, y justamente, es este hecho el complemento ideal que le da

sentido a la tela, es decir, es nuestra piel la que da sentido y complementa al tejido, en

tanto esta se entiende como una extensión de aquella. Esta forma de entender la

indumentaria, como una continuidad de la piel, en la que la piel somos nosotros mismos,

está presente desde hace muchos siglos atrás en las diferentes culturas de nuestros

pueblos, tanto andinos como amazónicos, y que han estado siempre en constante diálogo

e interacción, influenciándose e intercambiando sus conocimientos y técnicas en los

diferentes espacios sociales y culturales, siendo uno de estos, la indumentaria.

Como diseñadora, pienso que diseñar no solo es un indumento sino es tejer con las

mujeres de forma igualitaria nuestra propia historia. Creo firmemente que el diseño da

vida y creo en la importancia del mirar al textil de una manera interdisciplinaria, desde lo

ancestral y lo contemporáneo. Cuando la asociación Eto Tsireri diseña es ver como entre

ellas se enseñan, entretejen y se aprenden en el arte de tejer y componer el tejido, tejido

de la sabiduría de sus ancestros y para futuras generaciones, así van hilando y tejiendo su

historia y memoria.

Las mujeres creemos que el tejido une la memoria textil, pero esta memoria es colectiva

y además femenina, pues las mujeres son las creadoras de los tejidos que interrogan sobre

el pasado, presente y futuro, es decir, hilan la historia como medio de expresión de nuestra

memoria textil.



Gotatsirira / Sabiduría, memoria y resistencia
El tejido de su geometría iconográfica dentro de sus tramas y sus urdimbres, las riquezas

del algodón nativos de latidos fuertes con matices naturales que se cultivan en sus

territorios que dan esperanzas, sueños, fuerzas, resistencia, y la identidad de las mujeres

Matsigenka de la asociación Eto Tsireri, mujeres como Rufina Simperi Flores, Sara Flores

Saringobeni, Maritsa Achigeri Rios, rma Nochomi korinti, Nora Samperi Rios, Dora

Malca Sarro, Lidia Yobeni Huapaya, Delicia Ninasho Pikiti, Regina Nochomi Aguilar,

Dolores Primo Primo, Dolores Semperi Borja, Guadalupe Flores Saringabeni, dan

esperanza y autonomía, a través de la puesta en práctica de su sabiduría y resistencia, pues

a través de sus artesanías también obtienen ingresos económicos para sus hogares.

La historia y memoria del textil del pueblo matsigenka, va más allá del objeto de la

prenda, sino que tiene que ver con el proceso del tejer y de las ideas, conceptos y

costumbres asociados al tejido, en ese sentido planteamos que la indumentaria

matsigenka es un tejido que se hace con el corazón y las manos de las mujeres matisigenka



que guardan y transmiten a través de él, sus memorias, técnicas y sentires, su amor por su

identidad y su deseo de transmitirlos a las siguientes generaciones.

Es así que, esta memoria textil a la que hacemos referencia, se deposita en distintos

soportes como el algodón, el cual es cultivado por distintas generaciones, transmitiéndose

no solo las distintas técnicas de cultivarlo, sino también todas las prácticas culturales, así

como sus distintos tratamientos en relación a una tradición textil muy poco conocida.

Cuando las niñas matsigenka  pasan a ser mujeres, pasan por un ritual que fortalece todo

este conocimiento sobre el textil, el cual es transmitido por sus madres y sus abuelas, un

conocimiento sobre el teñido sobre, el uso de las plantas, curar el pensamiento para hacer

diseño, curar las manos para hacerlas hábiles y fuertes, curar el pensamiento y el corazón

para crear, es así que entre la trama y urdimbre de la memoria textil se teje la vida que se

manifiesta en sus diseños, que entre sus urdimbres guardan y transmiten sus

conocimientos, identidad, memoria y tradición como vehículo dinámico para su

transmisión, a lo que denominamos,  la geometría amazónica.

Según la tradición oral del pueblo Matsigenka, las mujeres matsigenka aprendieron a tejer

con la ayuda de ETO, la mujer araña, gracias a esta es que aprendieron a hacer diseños

en sus telares, entre los diseños más representativos que Eto les enseñó son,

Matsonsori/otorongo, Igontiaki pakitsa/Huepa de aguila, Iguiti kemari/Hueya de

shachavaka, Omantsare eto/ Tela de araña.

Tintes con pigmentos naturales
Para buscar el color se tiñen los hilados con plantas naturales para el tejido de piezas

tradicionales, se urde, escoge el diseño a tejer y se entreteje en el telar de cintura, este

tejido puede ser hasta de 80 cm de acho y el infinito de largo para el desarrollo de su

indumentaria.

La diversidad de los algodones nativos perpetúa el pasado, organiza el presente y desarrolla el futuro.

INNOVACIÓN Y TRADICIÓN

El textil es nuestra segunda piel
Las artesanas de la Asociación Eto Tsireri de la Comunidad Nativa de Timpía tiene como

fortaleza el telar de cintura relacionada a su patrimonio material e inmaterial, es el proceso

de transmisión, fortalecimiento y uso del telar del tejido que fomenta y mantiene:

i) La memoria colectiva

ii) Técnicas de hilado



iii) Teñido a base de plantas donde obtienen colores como: azul, negro, rojo,

amarillo, entre otros colores naturales.

iv) Diseño iconográfico en sus tejidos.

v) Fijado con barro.

Esta práctica, a través de la asociación, hace que se mantenga viva el cultivo de los

diferentes colores del algodón nativo y esta práctica ancestral que se fortalece, genera

economía en las familias, para beneficio de todos los miembros de la asociación, pero

sobre todo mantiene viva las costumbres, tradiciones y conocimientos tradicionales de

los matsigenka.



Diseños contemporáneos
Las mujeres matsigenka, al desarrollar piezas utilitarias, emplean técnicas tradicionales y

en ese proceso están aprendiendo corte y confección para el desarrollo de indumentaria

tanto para su uso personal como para las ventas. Las prendas y accesorios son muy

requeridas en las ferias donde ellas participan y para ello emplean las combinaciones de

hilos nativos y el teñido de hilos con plantas.

Este tipo de diseño hace que el textil matsigenka este en moda, pero una moda más

atemporal.

El textil matsikenga es un textil que tiene mucha fortaleza a diferencia de otros pueblos

indígenas y eso se debe a que es uno de los pocos pueblos que mantienen vivo el cultivo

del algodón y su hilado, además de toda la tradición que está tras el tejido y sobre todo el

diseño. Eso hace que el textil matsigenka sea único y especial por su belleza.

Dentro de las piezas que desarrollan están las faldas, morrales, bolsos, chalecos entre

otras cosas, todas íntegramente tejidos con algodón nativo.

La consigna de hoy de las mujeres matsigenka, es seguir tejiendo en el tiempo,

construyendo y dejando memoria para las futuras generaciones de mujeres como un

símbolo de resistencia de su identidad y costumbres, pero también de los derechos que

todas y todos tienen como ciudadanos y ciudadanas de este diverso y atemporal tejido,

llamado Perú.

La asociación Eto tsireri juntas siembran un presente cargado de futuro para sus tejidos

tradicionales.



Moda sostenible matsigenka
En la actualidad, la industria de la moda se viene cuestionando respeto a los métodos y
las distintas formas de creación que tiene en las que involucra procesos que dañan el
medio ambiente, desde el uso de tintes sintéticos hasta las fibras y otros insumos que en
su conjunto constituyen el desarrollo de una pieza. Actualmente, son muchos los actores
clave que vienen virando sus procesos desde un enfoque sostenible, apuntando a la
creación y diseño de la indumentaria de manera sostenible con el medio ambiente y
considerando aspectos éticos, y ecológicos. Esta nueva visión responsable y ética permite
mantiene un respeto por el medio ambiente y también por las personas involucradas en el
proceso de creación como los pueblos indígenas u originarios, sin embargo, para estos, la
moda sostenible no es nada nuevo como para nosotros y la moda actual.
Uno de estos pueblos indígenas u originarios, es el Matsigenka, los matsigenka mantienen
los conocimientos tradicionales del manejo y gestión del algodón nativo, cultivado sin
productos químicos, a ello se le suma las técnicas de hilado a mano, urdido y tejido en
telar de cintura donde se combinan los colores y matices, en base a técnicas de teñidos en
base a raíces y barros que, a través de su combinación generan distintas tonalidades para
aplicar diseños iconográficos en sus textiles e indumentaria. Como vemos, todo el proceso
de creación y diseño del pueblo matsigenka, desde sus insumos hasta sus teñidos, se
realizan de forma sostenible y hacen que las piezas textiles sean atemporales, sin
tendencia y sobre todo heredables. En este proceso se valora el trabajo artesanal, hecho a
mano el cual revalora y fortalece la transmisión de sus técnicas tradicionales, mostrando
a la moda como un proceso que cuenta una historia asociada a la vida y la cultura de sus
creadoras con lo cual también se educa a un consumidor que está aprendiendo a pagar un
precio justo por el trabajo de las artesanas matsiguenka.  La asociación Eto Tsireri teje
moda sostenible con estas características conservando la vida de forma sostenible con la
naturaleza y coherente con su cultura y tradiciones, perpetuándola así en el tiempo.




	Timpia Semperi Emith portada
	Timpia Semperi Emith producto

